4% INTEGRAL
o HUMAN
858 DEVELOPMENT

I.a mission de I'Eglise
30 ans apres Ecclesia in Afﬂ'm7
Card. Michael Czerny, s.j.?

La XIIleme Assemblée pléniere de 'A.C.E.R.A.C.
Ndjamena, du 25 janvier au 1¢ tévrier 2026

Il y a plus de 30 ans, le Pape Saint Jean-Paul II publiait Ecclesia in Africa, truit dun
véritable processus synodal a travers le continent et 2 Rome. Une phrase résume
notre défi aujourd’hui : « L'Eglise Famille de Dieu en Afrique doit aussi témoigner
du Christ par la promotion de la justice et de la paix sur le continent et dans le monde
entier. »® Pour relever ce grand défi, nous devons prendre conscience que l'hotizon
de notre mission ne doit pas s'arréter a I'amour : notre désir de paix commence par
la recherche de la justice, mais il doit aller au-dela de la justice pour trouver son
accomplissement dans la charité, ce don surnaturel d'amour qui vient de Dieu et
conduit a Dieu. Dans cette perspective, notre mission a besoin a la fois de courage
et de solidarité.

« Au cours de notre pelerinage sur cette terre », dit le Pape Léon XIV, « [la paix]

exige humilité et courage. L’humilité de la vérité et le courage du pardon ». *

Permettez-moi de vous proposer une méditation, guidée par saint Augustin, sur le
courage de la paix enraciné dans la solidarité chrétienne a travers 1'Afrique. (1) La
solidarité commence par reconnaitre courageusement le désir universel de bonheur,
et (2) par rechercher le véritable amour de la charité ; (3) elle se multiplie en imitant
I'humilité du Christ, Prince de la Paix ; (4) elle se nourrit de I'Eucharistie, sactement
universel de la paix ; et (5) elle ne craint pas le caractere caché dans lequel I'amour

opere souvent.
I. Le courage de partir de ’aspiration universelle au bonheur

Dans La Cité de Dien, Augustin développe sa conception sophistiquée de la paix. Elle
commence par la joie. Tous les étres humains ont en eux un désir universel de
bonheur ; pas n'importe quel type de bonheur, mais un bonheur inébranlable et
durable « qui demeure a jamais et ne peut étre emporté par une fortune

! Une version antérieure de ce texte, co-écrite avec M. Luca Colacino, a été publiée dans La Civilta Cattolica, janvier
2026.

2 Préfet du Dicastére pour le service du développement humain intégral, Vatican.

3 Jean-Paul 11, Exhortation apostolique Ecclesia in Africa, Yaoundé, 14 septembre 1995. Ci-apres (EA).

4 1.éon X1V, Disconrs aux membres du Corps diplomatiqne accrédité aupres du Saint-Sicge, Salle de la Bénédiction, 9 janvier
2026.



impitoyable ».> En fait, ceux qui désirent « ce qui est périssable et éphémere » sont
soumis a la peur de perdre ce qu'ils aiment et ne peuvent donc pas étre heureux, car

ceux qui ont peur ne peuvent pas étre heureux.°

Le désir universel d'une joie véritable et durable conduit Augustin a identifier le désir
de bonheur avec le désir de paix, en particulier cette « paix éternelle qu'aucun
adversaite ne peut troubler. »” Il définit la paix de maniére célébre comme « la
tranquillité de l'ordre » dans laquelle toutes choses sont en harmonie, précisément
parce que 'harmonie implique la stabilité, et que la véritable source du bonheur est
la possession stable de tous les biens désirés. « Tout comme il n'y a personne qui ne
veut pas étre joyeus, il n'y a personne qui ne souhaite pas avoir la paix ».* Méme ceux

qui font la guerre désirent la paix, mais ils la veulent a leur propre maniere.

Clest le point de départ d'une authentique solidarité chrétienne. Tout le monde
souhaite vivre, jouir et préserver le bonheur dans des conditions de paix.” En tant
que bien universel, la paix est un bien indivisible, selon saint Jean-Paul II :

Dans le monde divisé et bouleversé par toutes sortes de conflits, on voit se
développer la conviction d'une interdépendance radicale et, par conséquent,
la nécessité d'une solidarité qui l'assume et la traduise sur le plan moral.
Aujourd'hui, plus peut-étre que par le passé, les hommes se rendent compte

qu'ils sont liés par un destin commun qu'il faut construire ensemble..."

Ainsi, la paix appartient soit a tous, soit a personne. L'absence de paix chez une seule
personne nuit nécessairement a la paix pour tous, et « tous » signifie toutes les
dimensions qui constituent l'é¢tre humain dans sa plénitude. Ecclesia in Africa
enseigne : Le développement humain intégral — le développement de chaque
personne et de la personne dans son ensemble, en particulier des plus pauvres et des
plus négligés de la communauté — doit également étre I'objectif de la construction
de la paix. Elle est au cceur méme de I'évangélisation (EA 68). Ainsi, la libération que
proclame 1'évangélisation « ne peut pas se cantonner dans la simple et restreinte
dimension économique, politique, sociale ou culturelle, mais elle doit viser 'homme

tout entier, dans toutes ses dimensions, jusques et y compris dans son ouverture vers
l'absolu, méme 1'Absolu de Dieu » (EA 68).

> Augustin, De beata vita, 2, 11. Traduction non officielle.

¢ Augustin, De beata vita, 2, 11. Traduction non officielle.

7 Augustin, La cité de Dien, XIX, 10. Traduction non officielle.

8 Augustin, La cité de Dien, XIX, 11. Traduction non officielle.

 Notre Dicasteére associe ces aspirations au développement humain intégral, a la vie en plénitude.
10 Jean Paul 11, Sollicitudo rei socialis, 26.



Bien que nous soyons profondément interdépendants, le défi reste de nous mettre
d'accord sur un destin commun a désirer et a poursuivre ensemble. La solidarité doit
donc commencer par la reconnaissance de la vocation commune de tous les étres
humains a un bonheur véritable et durable. Que tous soient d'accord ou non pour
dire que ce désir ne peut étre satisfait que par celui qu'Augustin appelle « le Dieu de
ma joie », le désir commun de ce bonheur doit étre respecté. C'est notre point de
contact avec tous, y compris ceux qui sont les plus éloignés et les plus différents de
nous. Notre désir commun de bonheur est le premier pas vers un dialogue ou nous
pouvons reconnaitre l'espérance de la fraternité, méme avec nos ennemis les plus

acharnés.

La joie peut donc étre la pierre angulaire sur laquelle construire une culture capable
de résister a la logique impitoyable du conflit et de la guerre. Aucun conflit ni aucune
guerre ne peuvent éteindre le désir commun des peuples de connaitre le vrai
bonheur ; par conséquent, aucun conflit ni aucune guerre ne peuvent éteindre tous
les points de contact entre ennemis. Leur désir commun de bonheur est le point de
départ pour commencer a voir le point de vue de l'autre et s'ouvrir au dialogue vers
le pardon et la réconciliation. Une logique de paix tient compte de leurs désirs
respectifs, mais aussi de leur interdépendance et de leur besoin de solidarité. «
Certains cherchent des solutions dans la guerre », dit le Pape Francois, « qui se nourrit
souvent de la perversion des relations, d’ambitions hégémoniques, d’abus de

pouvoir, de la peur de l'autre et de la différence percue comme un obstacle ».!!

Pour Augustin, la joie n'est donc pas tant un état émotionnel subjectif qu'une
aspiration vers un bien ultime qui est aussi un bien commun, car il pewnt et doit etre

partagé par tous pour pouvoir étre pleinement apprécié.

Vatican II a guidé notre appréciation contemporaine de l'extraordinaire dignité de
l'étre humain, qui est également partagée par tous. L'implication est réellement
concrete : « ’'homme ne peut vivre dans des conditions de vie sociale, économique,
culturelle et politique infra-humaines. Voila le fondement théologique du combat
pour la dignité humaine, pour la justice et la paix sociale, pour la promotion humaine,
la libération et le développement intégral de I'nomme et de tout homme » (EA 69).
Saint Paul VI a relié ces éléments entre eux par sa déclaration incisive : « Le
développement est le nouveau nom de la paix » (128). On peut donc affirmer a juste
titre que « le développement intégral suppose le respect de la dignité humaine qui ne
peut se réaliser que dans la justice et la paix » (EA 69). En outre, « il s'agit du

11 Pape Francois, Fratelli Tutti, 2506, citant « Déception pout le cceur de ceux qui trament le mal, joie pour les
conseillers de paix ! » (Prov 12, 20).



développement de tout homme et de tout 'homme, pris non seulement isolément,
mais aussi et surtout dans le cadre d'un développement solidaire et harmonieux de

tous les membres d'une nation et de tous les peuples de la terre. » (EA 70)

En nous exhortant a reconnaitre notre désir universel de bonheur, Augustin nous
aide a réfléchir a la maniere de construire la paix sur la voie de la solidarité, tout en
encourageant le courage chrétien orienté vers la joie véritable et ultime qui perdure

au-dela des biens terrestres.

II. Le courage de poursuivre le véritable amour

Le chemin vers la paix exige certes du courage ; mais pour Augustin, le courage de
la paix est en fin de compte le courage de rechercher un amour juste. Les étres
humains sont mis par leur amour : nous formons nos intentions et accomplissons
nos actions en fonction de ce que nous aimons. La diversité des intéréts et des
actions des gens se résume a deux types d'amour : « 'amour de soi qui va jusqu'au
mépris de Dieu » (qu'il appelle eupiditas) et « 'amour de Dieu qui va jusqu'a I'amour
de soi » (qu'il appelle caritas).'* Chaque type d'amour conduit a une qualité de paix
différente.

L'amour de soi repose sur une logique d'intéréts personnels. Il nous empéche de
reconnaitre notre interdépendance et la nécessité de la solidarité pour un bonheur
durable ; il conduit inévitablement a des conflits d'intéréts entre les différentes
parties. Dans ce contexte, la « paix » devient simplement I'absence de contflit, et le «
courage » devient facilement le « courage » d'affirmer sa volonté sur celle des autres.
Une telle logique conduit a des politiques de non-agression mutuelle et de
destruction mutuelle assurée. Dans les deux cas, la paix est réduite a une stabilité
tragile née de la peur, comme ceux, dit Augustin, qui « font un désert et 'appellent

paix »."

L'amour de soi conduit au désert de l'isolement, piégeant les personnes et les nations
dans des logiques d'hostilité et de domination. La « paix » qui découle de I'amour de
soi est non seulement contraire a 'Evangile du Christ, mais aussi  la lumiére de la
raison. Ce soi-disant « amour » est fermé a la transcendance et conduit trop
facilement a des combats mortels. Par conséquent, alors que la guerre se contente
de détruire, la paix exige des efforts continus et patients de construction ainsi qu'une
vigilance constante.!* En fait, « les grandes traditions spirituelles et aussi la

12 Augustin, La cité de Dien, XIV, 28, 632. Traduction non officielle.

13 Tacite, The Agricola and Germania of Tacitus, trad. R.B. Townshend (Londres : Methuen & Co., 1894), 34.

14 Léon XIV, Discours aux membres du Corps diplomatique accrédité anprés du Saint-Siege, Salle de la Bénédiction, 9 janvier
2026.



maturation de la pensée critique nous font aller au-dela des liens du sang ou
ethniques, au-dela de ces fraternités qui ne reconnaissent que ceux qui sont

semblables et rejettent ceux qui sont différents »."°

L'amour de Dieu, en revanche, est capable d'apporter une paix qui suit plus
étroitement la lumicre de la raison, dépasse les ressources humaines et transcende
l'individu ; il dépasse les conflits d'intéréts privés opposés dans une obéissance
harmonieuse a la volonté de Dieu ; il intégre la quéte de la paix a un « amour de la
justice » ;!¢ il aspire au développement humain intégral d'une vie qui s'épanouit autant
que possible pour tous. Parce qu'elle est impartiale et sans restriction, la véritable
justice établit un ordre harmonieux et une stabilité, garantissant ainsi une paix
durable. En revanche, Augustin dit que « la paix des injustes n'est pas digne d'étre
appelée paix ».!” Il loue ceux qui aiment Dieu comme étant « les compagnons de la
paix éternelle, parmi lesquels il n'y a pas d'amour d'une volonté personnelle et, pour
ainsi dire, privée, mais un amour qui se réjouit d'un bien commun et immuable : un
amour qui fait de plusieurs cceurs un seul cceur, car il est I'obéissance parfaitement
concordante a la charité » '® La charité, grace a la solidarité chrétienne, fait de

plusieurs coeurs un seul cceur.

Augustin s'intéresse principalement a la question de la paix juste. Il reconnait la
possibilité des guerres justes uniquement comme une nécessité triste et malheureuse
pour corriger les maux d'une paix injuste. Plutot que de définir les critéres qui
rendent une guerre « juste », il veut s'assurer que la fin de la guerre juste est la charité,
et que la décision réticente de mener une guerre juste est également enracinée dans
la charité, et non dans la haine ou la vengeance. Pour Augustin, la guerre juste n'est
pas une justification philosophique froide des jeux politiques ; c'est plutdt une
nécessité misérable contraire a I'horizon humain de la solidarité.

Face a ce dilemme, Augustin reste déchiré :

On dit que le sage menera des guerres justes. Cependant, s'il se souvient qu'il
est un étre humain, il sera certainement beaucoup plus enclin a déplorer le fait
qu'il soit contraint de mener méme des guerres justes. [...] Que tous ceux qui
réfléchissent avec douleur a ces grands maux, a ces horreurs et a cette cruauté,

reconnaissent que c'est la une misere. Et si quelqu'un les endure ou y pense

15 .éon X1V, Address to the Participants in the 3™ World Meeting on Human Fraternity, 12 September 2025.
16 I.éon XIII, Nostris errorem, 107.

17 Augustin, La cité de Dien, XIX, 12, 936. Traduction non officielle.

18 Augustin, La cité de Dien, XV, 3, 638. Traduction non officielle.

5



sans angoisse, sa condition est encore plus misérable : car il se croit heureux

uniquement parce qu'il a perdu tout sentiment humain."

Le courage nécessaire pour construire une paix durable nait donc de la charité. Clest
précisément pour cette raison qu'il s'agit aussi du courage de commencer pat soi-
méme. Dans I'un de ses sermons, Augustin déclarait : « Si vous souhaitez attirer les
autres vers la paix, commencez par l'avoir vous-mémes ; soyez vous-mémes fermes
dans la paix. Pour enflammer les autres, vous devez avoir la flamme qui brile en

vous. » %

Lorsque nous reconnaissons que la paix exige une obéissance harmonieuse a la
volonté de Dieu, nous devons également admettre la faiblesse de 7o#re volonté a nous
conformer a celle de Dieu. Nous échouons souvent a vouloir ce que nous savons
étre a la fois juste et bon pour nous. Le courage de la paix est le courage de « revenir
au cceur », 1a ou la vérité éclaire notre désir naturel de paix fondée sur la charité, et

la faiblesse de notre volonté face a l'appel de la charité.

Mais si nous renions ou abandonnons notre vocation et notre aspiration au bonheur
partagé et a la paix véritable, nous craignons les autres, nous les déshumanisons et
en faisons des ennemis. Si nous négligeons ou renions notre capacité a exercer la
charité qui soutient une paix durable, nous nous craignons nous-mémes, NOUS NOUS
déshumanisons, nous nous renfermons sur nous-mémes, sur nNos intéréts, sur Nos
désirs, ou dans l'apitoiement sur notre faiblesse et notre échec moral. Dans ces
conditions, la peur constitue le plus grand obstacle a la recherche de cette paix dans

laquelle « plusieurs cceurs ne font qu'un ».

Le courage de la paix vient du Christ. Seule sa grace nous sauve du désespoir face a
notre faiblesse morale. Seule sa parole nous appelle a aimer nos ennemis. La peur est
raisonnable face au danger réel du conflit et a la faiblesse réelle de notre volonté.
Mais le courage de la paix exige que nous désirions la paix méme lorsqu'elle est
contrariée par des dangers réels et par notre propre faiblesse. La recherche de la paix
est difficile a choisir, mais « le courage de choisir vient de 'amour que Dieu nous

manifeste dans le Christ ».2!

L'amour du Christ nous fait sortir de notre faiblesse pour nous conduire vers un
amour capable de faire de nos ennemis des amis. C'est « 'amour parfait bannit la
crainte » (1 Jn 4, 18). Face a notre incapacité a devenir des amants parfaits capables

de construire une paix durable, Augustin montre que la perfection humaine consiste

19 Augustin, La cité de Dien, XIV, 7. Traduction non officielle.
20 Augustin, Sermon 357, 3. Traduction non officielle.
2V Léon X1V, Dialogne avec les jeunes participants a la veillée de priere, Tor Vergata, 2 aott 2025.

6



a apprendre a devenir parfaitement azzé. Ainsi, a chaque messe, nous prions : « Ne
regarde pas nos péchés, mais la foi de ton Eglise ». Le courage de recevoir I'amour
du Christ dans la foi, malgré notre faiblesse, ouvre I'horizon d'une paix véritable, non
fondée sur la peur et le pouvoir, mais sur I'humilité et 'amour qui se donne. « C'est
la paix du Christ ressuscité », a déclaré le Pape L.éon depuis le balcon de Saint-Pierre,
«une paix désarmée et désarmante, humble et persévérante. Elle vient de Dieu, Dieu

qui nous aime tous inconditionnellement ».*
ITI. Le courage d'imiter le Christ, Prince de la Paix

C'est pourquoi, chers freres et sceurs, devenez des imitateurs de I'amour du Christ !
Devenez le levain de la charité dans le monde et avancez ainsi vers la paix véritable.
Votre imitation du Christ touche le cceur des gens et les rapproche de Dieu. Les

Confessions témoignent de la beauté attirante et transformatrice de ceux qui imitent le
Christ.

Pourtant, Augustin n'oublie jamais la faiblesse de la volonté humaine et les limites
des seuls efforts humains. La paix véritable commence par le mystere de la grace,
par lequel « 'amour de Dieu a été répandu dans nos cceurs par PEsprit Saint qui nous
a été donné » (Rm 5, 5). « Implorons du Saint-Esprit le don de la paix », a déclaré le
Pape Léon lors de la Pentecote. « Tout d’abord la paix dans les cceurs : seul un cceur
pacifique peut répandre la paix, dans la famille, dans la société, dans les relations

internationales. »*

Le courage de la paix consiste donc a permettre a I'amour de Dieu de construire la
paix a travers nos vies, un cceur a la fois. Clest une ceuvre de grace divine et de
coopération humaine. « La paix commence par chacun de nous », a déclaré le Pape
Léon, « par la mani¢re dont nous regardons les autres, dont nous les écoutons, dont
nous parlons d'eux ; et, en ce sens, la maniere dont nous communiquons est d'une
importance fondamentale : nous devons dire « non » a la guerre des mots et des
images, nous devons rejeter le paradigme de la guetre ».** Nos vies rendent visible la

grace invisible de Dieu.

Résister a la logique de la guerre, c'est offrir des exemples de paix comme modeles
alternatifs pour tous, en particulier pour les jeunes : « Face aux guerres, au terrorisme,
ala traite des étres humains, a Pagressivité diffuse, les enfants et les jeunes ont besoin
d’expériences qui éduquent a la culture de la vie, du dialogue, du respect mutuel. Et,

2 1.éon X1V, Premiére bénédiction « Urbi et Orbi », Loggia centrale de la basilique Saint-Pierre, 8 mai 2025.
2 1Léon X1V, Solennité de la Pentecite, Regina Caeli, Place Saint-Pierre, 8 juin 2025.
2 1Léon X1V, Discours anx professionnels de la communication, Salle des audiences, 12 mai 2025.

7



avant toute chose, ils ont besoin de témoins d’un style de vie différent, non violent. »
25

Commencez par la famille. La paix juste dans la sphére publique s'inspire de
I'harmonie ordonnée qui regne au sein du foyer, ou « méme ceux qui commandent
sont les serviteurs de ceux qu'ils semblent commander ; car ce n'est pas par désir de
domination qu'ils commandent, mais plutot par souci du devoir envers les autres, et
non par otrgueil de régner »** Dans la famille, les gens apprennent que 'harmonie
entre des volontés discordantes ne s'obtient que dans 'ordre de I'amour, ou, pour le

bien commun, les désirs des autres sont préférés aux siens.

En conséquence, « le Seigneur nous envoie dans le monde pour apporter son méme
don : « La paix soit avec vous ! » et pour en devenir les créateurs dans la vie
quotidienne ». Le Pape Léon « pense aux paroisses, aux quartiers, aux régions du
pays, aux périphéries urbaines et existentielles. La ou les relations humaines et
sociales deviennent difficiles et ou le conflit prend forme, peut-étre de manicre
subtile, une Fglise capable de réconciliation doit se rendre visible [et] promouvoir
des voies d'éducation a la non-violence, des initiatives de médiation dans les conflits
locaux et des projets d'accueil qui transforment la peur de l'autre en une occasion de

rencontre ».%’

AINSsi, « 87 tu venx la paix, prépare des institutions de paix ». Comme le précise le Pape
Léon, « i ne s’agit pas seulement d’institutions politiques, nationales ou
internationales mais que c’est l'ensemble des institutions — éducatives,
économiques, sociales — qui sont misent en cause ».*® La paix exige un nouvel état
d'esprit de solidarité, « la détermination ferme et persévérante de travailler pour le

bien commun », comme 1'a dit saint Jean-Paul I1.%

Le Pape Francois a souvent évoqué la nécessité de passer du « je » au « nous », méme
au niveau des institutions, au niveau de la culture : « La solidarité est un mot qui ne
plait pas toujours ; je dirais que parfois, nous I’avons transformé en un gros mot, on
ne peut pas le prononcer ; mais c’est un mot qui exprime beaucoup plus que certains
gestes de générosité ponctuels. C’est penser et agir en termes de communauté, de

priorité de la vie de tous sur I'approptiation des biens de la part de certains.»

2 1Léon X1V, Discours anx membres des associations et mouvements populaires « Aréne de paix » de 1 érone, Salle Clémentine, 30
mai 2025.

26 Augustin, La cité de Dien, XIX, 14. Traduction non officielle.

27 Léon X1V, Disconrs anx évéques de la Conférence épiscopale italienne, 17 juin 2025. Traduction non officielle.

28 Léon X1V, Disconrs ausc membres des associations et mouvements populaires « Aréne de paix: » de 1érone, Salle Clémentine, 30
mai 2025.

2 Jean Paul 11, Sollicitudo rei socialis, 38.

30 Pape Francois, Fratelli Tutti, 116.



L'essence de cette solidarité qui faconne une paix durable se trouve donc dans
I'imitation de l'amour du Christ. A travers notre exemple, Il peut transformer les

familles, les communautés, les institutions et les nations, un cceur a la fois.

IV. Le courage de participer au sacrifice du Christ comme sacrement
universel de paix

Pour nous chrétiens, le courage de la paix trouve avant tout sa source dans notre
communion avec le Seigneur dans le sacrement de I'Eucharistie. Dans le livre X de
La Cité de Dieu, Augustin explique que, puisque la justice consiste a rendre a chacun
son du, une société ne peut satisfaire aux exigences de la justice qu'en rendant a Dieu
ce qui est di a Dieu. Mais ce qui est di a Dieu est infini, et nous ne sommes que des
étres finis. Ainsi, le Christ, Dieu fait homme, est le seul capable de satisfaire aux
exigences de la justice divine. Par conséquent, la justice que la paix exige ne peut étre
acquise par nos propres forces, mais nécessite notre participation au sacrifice du
Christ, accompli une fois pour toutes sur la croix et célébré quotidiennement par
I'Eglise « dans le sacrement de l'autel ». '

Augustin ne réve pas d'instaurer la paix céleste sur terre. Profondément conscient de
la réalité de la faiblesse humaine, il se tourne vers la justice inaugurée par le Christ
dans sa vie terrestre, qui se poursuit a travers sa présence sacramentelle dans 1'Eglise.
Clest ainsi qu'il faut lutter pour la paix terrestre, et c'est pourquoi nous pouvons
l'espérer, aussi imparfaite soit-elle. C'est a nous de prendre fait et cause : « par chacun
de ses membres et par toute la communauté qu'elle forme, 'Eglise croit pouvoir
apporter un large concours pour que la famille humaine et son histoire deviennent

plus humaines » (EA 68) et plus pacifiques.

« Partout dans le monde, il faut espérer que « chaque communauté devienne une
maison de paix, ou l'on apprend a désamorcer l'hostilité par le dialogue, ou la justice

est pratiquée et le pardon révéré ».>

Face a nos ennemis et a notre propre faiblesse, le Christ nous montre que la justice
s'accomplit dans I'humilité, en servant dans I'amour et non en conquérant par la
force. Il promet de nous fortifier pour persévérer dans la charité, méme lorsque cela
coute cher, car les biens de la charité ne peuvent étre enlevés par la mort. Le courage
est « 'amour qui ne craint aucune épreuve, pas méme la mort ». *> Un tel courage,

orienté vers les biens surnaturels, ne peut venir que de Dieu.

3 Augustin, La ¢ité de Dien, X, 6. L'Eglise montre qu'elle s'offre elle-méme dans l'offrande qu'elle fait a Dieu.
Traduction non officielle.

%2 1.éon X1V, Discours anx évéques de la Conférence épiscopale italienne, 17 juin 2025. Traduction non officielle.

3 Augustin, De Musica, V1, 15, 50. Traduction non officielle.

9



L'Eglise, rassemblée par le sacrement de I'autel en un seul corps, jouissant d'un ordre
harmonieux de volontés individuelles, unies par un seul amour, est la plus
merveilleuse réalisation de la paix de Dieu parmi nous, et aussi le témoignage le plus
puissant au monde de la possibilité d'une paix, d'une fraternité et d'une solidarité
réelles. Une telle paix ne s'obtient que par les sacrifices que nous faisons
quotidiennement, les sacrifices de la charité : « C'est nous-mémes, sa propre Cité, qui
sommes son sactifice le plus merveilleux et le meilleur ».** Le vrai courage consiste
a rester unis dans le Christ comme un seul corps. Car dans I'Eucharistie, par la grace,

nous devenons ce que nous consommeons : un sacrement de palx

Jésus-Christ, écrit saint Paul, « est notre paix : des deux, le Juif et le paien, il a fait
une seule réalité ; par sa chair crucifiée, il a détruit ce qui les séparait, le mur de la
haine » (Ep 2, 14). En revanche, Augustin demande : « Comment pouvez-vous étre
des artisans de paix, si, alors que le Christ fait de deux un seul, vous faites d’un seul
deux ?»” « La paix n’est pas simplement un accomplissement humain, mais un signe
de la présence du Seigneur parmi nous »,° atteinte dans le mystere de la chair du

Christ, ou nous qui sommes nombreux devenons un.”’

V. Conclusion : Le courage de suivre le chemin caché de la charité qui
construit la paix

Enfin, le courage de la paix consiste a ne pas avoir peur d'agir dans le secret de la
charité, la ou personne ne semble voir, enregistrer ou documenter. Cela exige plus
que des théories, cela exige une présence ; plus que des mots, cela exige des gestes
concrets ; cela exige de suivre le Christ méme lorsque personne d'autre ne voit nos
sacrifices et nos souffrances. L.e courage, cette persévérance tranquille dans la
charité, est «I'amour qui supporte tout volontiers pour l'objet aimé ».%* « La paix n'est
pas une utopie spirituelle », a déclaré le Pape Léon. « C'est un chemin humble, fait
de gestes quotidiens qui mélent patience et courage, écoute et action, et qui exige

aujourd'hui plus que jamais notre présence vigilante et génératrice ».*

Ecoutons les autres, en particulier ceux dont les souffrances ont détruit la paix ;
dialoguons et offrons notre charité comme un baume pour leurs cceurs. « A une

époque comme la noétre », dit le Pape Léon, « marquée par la rapidité et

34 Augustin, La cité de Dien, XIX, 23. Traduction non officielle.

3 Augustin, Expositions sur le psaume 120, 8. Traduction non officielle.

36 Léon X1V, Message anx participants a la semaine wcuménigne a Stockholm a loccasion du centenaire de la rencontre accuménique
de 1925, Stockholm, 18-24 aouat 2025.

37 Cf. 1 Cor 10:17; Romains 12:7; Augustin, Ia cité de Dien, X, 0.

3 Augustin, De Moribus Ecclesiae et de Moribus Manichaeornm, 1, 15, 25. Traduction non officielle.

¥ 1Léon X1V, Discours anx évéques de la Conférence épiscopale italienne, 17 juin 2025. Traduction non officielle.

10



Iinstantanéité, nous devons retrouver ces temps longs nécessaires pour que ces
procédés puissent avoir lieu. L’histoire, 'expérience, les nombreuses bonnes
pratiques que nous connaissons nous ont fait comprendre que la paix authentique
est celle qui prend forme a partir de la réalité (territoires, communautés, institutions
locales, etc.) et qui est a ’écoute de celle-ci. C’est précisément pour cela que nous
nous rendons compte que cette paix est possible quand les différences et les conflits
qu’elles comportent ne sont pas mises de coté mais sont reconnus, compris et

affrontés ».*

Le courage de la paix n'est pas un silence de mort, mais un témoignage vivant : le
courage d'embrasser et de proclamer la plénitude de vie que le Christ promet. « La
paix du Christ n’est pas le silence de mort apres le conflit, elle n’est pas le résultat de
Poppression, mais un don qui concerne les personnes et réactive leur vie »*' dans
laquelle il y a de la place pour tous, en particulier les pauvres, les exclus, ceux qui
souffrent, « [en se mettant] du coté des victimes, en partageant leur point de vue »,
car « cette perspective est essentielle pour désarmer les cceurs, les regards et les

esprits ».*

Les chrétiens ont toujours été appelés, et le sont encore aujourd'hui, a construire ce
que saint Paul VI appelait « une civilisation de 'amour » et ce que le Pape Léon XIV
appelle « une paix désarmée et désarmante »,* en en faisant le théme de son message
pour la Journée mondiale de la paix 2026. Malgré les situations tragiques qui se
déroulent sous nos yeux, la paix reste un bien difficile a atteindre, mais réaliste.** Le
monde recoit le don du salut du Christ « en s’efforcant inlassablement de
comprendre, de pardonner, de libérer et d’accueillir chacun, sans calcul ni crainte ».*
L'Eglise « interpelle la conscience des chefs d'Etat et des responsables de la chose
publique pour qu'ils garantissent de plus en plus la libération et I'épanouissement de
leurs populations ». La paix des Nations est a ce prix » (EA 70). Cependant, la
libération et le développement que nous désirons paralléelement a la paix ne peuvent
se construire que sur la solidarité qui découle de la réception du don de l'amour
surnaturel de Dieu dans notre vie quotidienne. Ayons le courage de demander ce

40 1éon X1V, Discours anx membres des associations et mouvements populaires « Aréne de paix » de 1 érone, Salle Clémentine, 30
mai 2025.

M Léon X1V, Discours anx participants au Jubilé des églises orientales, Salle d’audience, 14 mai 2025.

42 Léon X1V, Disconrs ausc membres des associations et mouvements populaires « Aréne de paix » de 1/ érone, Salle Clémentine, 30
mai 2025.

B Léon X1V, Premicre bénédiction « Urbi et Orbi », Loggia centrale de la basilique Saint-Pierre, 8 mai 2025.

4 1éon X1V, Discours anx membres du Corps diplomatique accrédité anprés du Saint-Siege, Salle de la Bénédiction, 9 janvier
2026.

4 1éon X1V, Homiélie, 1 janvier 2026.

11



don a Dieu et de laisser cet amour guider et motiver toute la mission de 1'Eglise en

Afrique.

Faisant écho a Fratelli tutti, le Pape Léon conclut : « Le chemin vers la paix demande
des cceurs et des esprits entrainés et formés a attention envers l'autre et capables de
reconnaitre le bien commun dans le contexte actuel. La voie qui méne a la paix est

communautaire. »*

Le chemin vers la paix a besoin du courage et de la solidarité de
tous en Afrique et dans le monde entier | Prions, selon les mots conclusifs d'Ecclesia
in Africa, pour que I'Eglise soit « germe et commencement sur la terre du Royaume
éternel qui atteindra sa plénitude dans la Cité qui a Dieu pour batisseur : Cité de

justice, d'amour et de paix » (EA 144).

4 1.éon X1V, Discours anx membres des associations et mouvements populaires « Aréne de paix » de 1 érone, Salle Clémentine, 30
mai 2025.

12



